Das Argument 344 - Heft 1/2026

Philosophie 181

Philosophie

Stapelfeldt, Gerhard, 1923, Edition Kritik, Hamburg 2024 (236 S., kt., 24 €]

Rezensiert von Prof. Dr. Ulrich Brieler, Honorarprofessor am Institut fiir Philosophie
der Universitat Leipzig, Autor von: Die Unerbittlichkeit der Historizitét. Foucault als
Historiker, Béhlau 1998.

Wir denken in revolutionsmiiden Zeiten. Je dringlicher ein Bruch der glo-
balen Produktions- und Lebensweise, um so unwahrscheinlicher erscheint
er. Die krisenerschiitterten Verhaltnisse erscheinen in ihrem Kern wie
zementiert, auf lange Dauer unantastbar. Hilft uns hier ein Blick in das Jahr
1923? Am Ende der revolutiondren Nachkriegsperiode beginnt die Eule der
Minerva des westlichen Marxismus zu fliegen. Die Zeitgenossen dachten
im revolutiondren Kairos, in Erwartung umsttirzender Dinge.

Die Zahl der Biicher liber das Jahr 1923 erscheint kaum liberschaubar.
Sie spiegeln einen Trend zu Jahresportrats, der zunehmend den histori-
schen Sachbuchmarkt pragt. Die Narrative dieser modernen Annalistik
ahneln sich, ob bei Volker Ullrich: Deutschland 1923. Die Welt am Abgrund
[2022), Peter Longerich: AuBer Kontrolle. Deutschland 1923 (2022] oder
Mark Jones: 1923. Ein deutsches Trauma [2022], um nur einige zu nennen.
Die Schwerpunkte mit innen- oder auBenpolitischer, alltags- oder kultur-
geschichtlicher Prioritat variieren ebenso, wie die argumentative Matrix
fur die géangige Erinnerungskultur verdaulich bleibt: Die Redeweise von
den extremistischen Polen dominiert, der Versailler Vertrag erscheint als
Grundubel; die Weltkriegsschulden und die unbelehrbaren Franzosen mit
ihrer Ruhr-Besetzung verhindern eine stérungsfreie Entwicklung der Wei-
marer Republik; die Inflation und die kulturellen Avantgarden kommen zu
Wort und in Agypten wird 1923 das Grab des Tutanchamun entdeckt.
Allein Karl Heinrich Pohls Studie Sachsen 1923. Das linksrepublikanische
Projekt — eine vertane Chance fiir die Demokratie? (2022] wirft einen fri-
schen Blick auf das turbulente Jahr und vermutet demokratische Poten-
tiale flr eine soziale Republik, auf die die Reichsregierung mit dem
Einmarsch der Reichswehr reagierte. Zu nennen sind in diesem Kontext
auch die kaum wahrgenommenen beiden Bénde des franzdsischen His-
torikers Pierre Broué Die deutsche Revolution: 1917-1923 [2023/24), die
beim kleinen Berliner Verlag Manifest erschienen sind.

Gerhard Stapelfeldts 1923 gewinnt in diesem Umfeld ein ganz eigenes Profil.
Es ist das Buch eines materialistischen Gelehrten - mit all seinen Vorziigen
und einigen seiner Handicaps. Die Studie entfaltet eine kleine materialisti-
sche Theoriegeschichte, deren gesellschaftsgeschichtliches Fundament in
der Transformation des Konkurrenz- in den imperialistischen Kapitalismus
und in der Katastrophe des Weltkriegs mit seinen tiefgreifenden Langzeit-
folgen liegt. Der Erste Weltkrieg erscheint als epochaler Einschnitt in der
Geschichte des birgerlichen Zeitalters. Die Epoche des Imperialismus,
die der Verf. von 1873-1929 umreifit, eréffne eine neue historische Phase
der Kapitalakkumulation mit einem innenpolitisch autoritdren und aufBen-
politisch bellizistischen Staat. Der Kriegszustand dauere nach 1918 in den
Verwerfungen von Welt und Seele fort und demontiere die Strukturen der
ersten kapitalistischen Weltékonomie. V.a. aber, und dies ist die zentrale



182

Philosophie

These des Buches, resultiere er in der »Selbstzerstérung der liberalen Ver-
standesaufklarung« (16) und der »Selbstzerstérung der dialektischen Ver-
nunftaufklarung« (18]. Beginn und Ende des Ersten Weltkriegs markierten
das »Ende des btirgerlichen Kosmopolitismus [und] das Ende der inter-
nationalen Solidaritat der Arbeiter« [30].

1923 erscheinen drei Arbeiten, die auf dieses doppelte Debakel reagieren.
Sie verbinde der Versuch der »Rekonstruktion einer Gesellschaftstheorie
nach Marx in revolutiondrer Absicht« [22]): Karl Korschs Marxismus und
Philosophie, Georg Lukacs® Geschichte und KlassenbewuBtsein und Ernst
Blochs Geist der Utopie.

Wie ein Vorspiel zum Auftritt dieser drei Reformatoren erscheinen zunachst
zwei Beitrédge zu Lenin und Rosa Luxemburg. Lenin wird als »Robespierre
der proletarischen Revolution [und] Wegbereiter Stalins« [47] vorgestellt.
Wer einen von der Gewalt besessenen Lenin kennenlernen will, wird
hier mit Zitaten gegen die »Kulaken« und die Feinde der Revolution reich
beschenkt [62-65]. Ob damit die politische Figur Lenin und die Dilemmata
der Revolution in einem vorindustriellen Land erschopfend behandelt
sind, ist mehr als eine rhetorische Frage. Ist Lenin nur der Despot, als der
er hier erscheint, der Parteiautokrat, der bekannte Vorlaufer des grofien
Morders des Volkes? Gibt es nicht auch den Lenin, der den Imperialismus,
als »héchstes« und nicht als letztes Stadium des Kapitalismus analysiert,
den Lenin als Kritiker des Parteiapparats, den Lenin als radikalen Staats-
theoretiker? Und wie ernst ist der flink hingeworfene Hinweis zu neh-
men, dass der russische Biirgerkrieg 10 oder 25 Millionen Tote gefordert
hatte. (58] Etwas genauer hitte man es schon gern, von den moralischen
Abgriinden dieser Zahlen zu schweigen.

Stapelfeldt ist mehr am Philosophen als am Politiker Lenin interessiert.
Denn dessen diktatorischer Anspruch erwachse der Fehlleistung einer
»objektivistischen Theorie der Naturgesetze von Geschichte und Gesell-
schaft« (49]. Die im Besitz der Wahrheit befindliche Avantgarde bedient
die Naturgesetze einer technisch-6konomischen Rationalitdt, um dem
geschichtlichen Fortschritt gewaltsam Bahn zu brechen. En passant
erscheint hier die bereits von Max Weber beobachtete Disziplinierung der
Arbeiterbevdlkerung durch den sozialdemokratischen Parteiapparat (19,
41) als eine parallele Figur der Entmindigung.

Dieses Leninportrat lasst Rosa Luxemburg als aufgeklarte Gegenspielerin
glanzen. Sie ist die frithe Kritikerin des Konzepts der Avantgardepartei, die
aus ihrer Sicht einer Verallgemeinerung der halbfeudalen und polizeistaat-
lichen Verhaltnisse Russlands das Wort redet. Diese Kritik finde sich nicht
erst in der wohl bekanntesten Studie Luxemburgs Zur russischen Revo-
lution. Sie lasst sich bereits 1903 in ihren Kommentaren zur Spaltungs-
geschichte der russischen Sozialdemokratie finden. Stets verbinde sich
aus Luxemburgs Sicht das Autoritére der Politik mit dem Dogmatischen
einer Theorie, die sich im Besitz einer lberhistorischen Wahrheit wahnt
und das Telos der Geschichte kennt.

Dieses Lob der Theoretikerin Luxemburgs fiir ein geschmeidiges, an den
historischen Entwicklungen orientiertes und selbstkritisches Denken
wird mit der Rige der Politikerin Luxemburg kombiniert. Ihre Forderung
einer »zentral gesteuerten Planwirtschaft in allen Sektoren« (88] sei eine
bewusstlose Anpassung an die durch den Weltkrieg geschaffenen staats-
kapitalistischen Strukturen. Lenin und Luxemburg wiirden sich »in ihrer
Fetischisierung der instrumentellen Rationalitdt« [100] wie ein Ei dem
anderen dhneln.



Das Argument 344 - Heft 1/2026

Philosophie 183

Mit Karl Korsch taucht im dritten Essay die erste Figur auf, die auf die
Krisensymptome der Marx-Orthodoxie in ihren leninistischen und sozial-
demokratischen Varianten reagiert. Korsch fiihrt diese Redeweise in sei-
nen 7 Thesen zur Krise des Marxismus von 1931 ein. Marx-Orthodoxie
heifit fiir Korsch: Geschichtslosigkeit und Fetischisierung der Verhalt-
nisse. Die Verkehrung der materialistischen Denkungsart in eine »lber-
geschichtliche Theorie« [102] flihre im Ergebnis zu einer Reproduktion der
gesellschaftlichen Bewusstlosigkeit. Bestimmend fiir Korschs Analyse ist
die Kritik der Werttheorie. Wahrend Marx tiber deren Fetisch aufklaren
wollte, wird er fir die Marx-Orthodoxie zum »ldol« [Korsch) und zu einem
»unwandelbaren, naturgesetzlichen Sein« (108 f.). Marxismus und Philo-
sophie benenne die philosophischen Grundlagen dieser Regression im sta-
tischen Verstéandnis der lebendigen Beziehung von Sein und Bewusstsein,
von Praxis und Theorie. Verdinglichtes Sein und versteinerte Theorie bilden
zwei Seiten einer Denkpraxis, die den Transformationen der Gesellschafts-
formation nicht gerecht werden kdnnen.

Korsch ziele auf eine »Selbstreflexion der kritischen Gesellschaftstheorie«
[116], die ihre historischen Konstitutionsbedingungen ebenso in Rechnung
stellen muss, wie die Einsicht, dass sich Ideologie nie blof3 intellektuell
aufheben lasse. Gerade im imperialistischen Kapitalismus sei die Form der
»Bewusstlosigkeit der Verhaltnisse absolut geworden« [118]. Korschs Ver-
such, »den Marxismus nach Marx gesellschaftsgeschichtlich aufzuklaren«
[(136), bleibe so aller Ehren wert, aber nur in Ansatzen entwickelt. Es fehle
eine geschichtliche Rekonstruktion der marxschen Kritik der politischen
Okonomie wie eine historische Aufklarung iiber die Zerstérung der Ver-
nunft im imperialistischen Zeitalter.

Geschichte und Klassenbewuftsein von Georg Lukacs teilt zahlreiche
Elemente dieser korschschen Kritik. Auch bei Lukacs stehe der Fetisch-
Charakter der Ware im Zentrum der Argumentation. Verdinglichung ist die
Kategorie, die den neuen Umstand beschreibt, dass sich das Apriori der
Ware auf den gesamten Gesellschaftskdrper ausdehnt. Wie Korsch negiert
Lukécs die Widerspiegelungstheorie und favorisiert eine aktive Politik des
Bewusstseins, in der die Selbsterkenntnis des Arbeiters als Humankapital
zum grundlegenden ersten Schritt der sozialen Emanzipation wird. Und
gegen den Tatsachenfetischismus, in dem alle positivistischen Denk-
modelle als Realpolitik verklimmern, erneuert er die materialistische Dia-
lektik als Totalitatsbetrachtung der gesellschaftlichen Tiefenstrukturen.
Starker als Korsch denkt Lukacs die Nachkriegsperiode als historischen
Moment der Entscheidung. Die umfassende Krise schafft den Raum fiir
einen weltgeschichtlichen Bruch, so wie sie unreflektiert die Bewusst-
losigkeit steigert. Hier gewinnt das Klassenbewusstsein des Proletariats
seine ganze Bedeutung. Im Wissen um die eigene Verdinglichung erwéachst
die Kraft zum revolutionédren Akt.

Stapelfeldt widmet dieser Aufwertung der revolutionaren Subjektivitat
erstaunlich wenig Raum. Stattdessen wird der Krisentheoretiker Lukacs
streng dafiir getadelt, die Logik der Revolution mit der Zusammenbruch-
stendenz des Kapitals, ja als »bewuf3te Verwirklichung der Kapitalteleo-
logie« [165) zu identifizieren. Darin liege »Lukacs’ Aporie« [158], den
Sprung ins Reich der Freiheit in Verlangerung objektiver Geschichts-
gesetze zu denken. Diesem Verdikt fallen dann auch Lukacs’ Gedanken
zur Organisationsfrage, seine Uberlegungen zum lernenden Verhéltnis von
Basisaktivismus und politischer Fiihrung, von Spontaneitdt und Disziplin
zum Opfer. Lukacs verfehle den »Prozess der Selbst- und Weltveranderung



184

Philosophie

durch Uberwindung verinnerlichter und &uBerer Herrschaft« (170) durch
eine unterstellte Apologie der Partei, die immer im Recht ist. Der Eintritt in
das Reich der Freiheit sei aber nicht als Verlangerung einer bewusstlosen
Geschichte bewusstloser Verhaltnisse zu denken, sondern nur als Bruch
mit ihr. Aber auf welche Krafte kann dieser Bruch bauen?

Exakt hier kommt Ernst Bloch ins Spiel, dessen Geist der Utopie 1923 in
zweiter Auflage erscheint. Bloch finde eine »utopisch das Bestehende
transzendierende Potenz« [180] in der Kunst und insbesondere in der
Musik. Im »Apriorisch-Utopischen der Musik« [193] biindeln sich Ele-
mente einer Kraft, die sich dem Technisch-Rationalen widersetzen. Sta-
pelfeldt beschreibt die alltagsphanomenologischen Exkursionen Blochs in
die Seelenhaushalte der verwirrten Menschen mit libergro3er Sympathie.
So hart wie er mit Korsch und Lukacs verfahrt, so weich zeichnet er Blochs
Metaphysik der Musik und dessen Pladoyer fiir die utopische Heimat eines
Noch-Nicht, das qua Bilderverbot bestenfalls erwartet werden kann: »Die
Utopie ist das Unsagbare« (206]. Und was bei Korsch und Lukécs bekrittelt
wird, die Moglichkeit einer anderen Zukunft, die in den Widerspriichen der
Gegenwart ihre Grundlage besitzt, wird in Blochs metaphysischer Uber-
héhung durchgewunken. Es ist die apokalyptische Krise des Nachkriegs,
die eine Sehnsucht nach Erlésung hervorbringt: »Das Utopische Licht
scheint, weil es dunkel ist wie nie zuvor.« [206]

Aber auch Bloch kommt nicht ungeschoren davon. Geist der Utopie sei zwar
von »epochaler Bedeutung« [212] fiir den weltgeschichtlichen Krisenmoment
der Nachkriegsgesellschaft. Allein es fehle eine gesellschaftsgeschichtliche
Begriindung fiir die behauptete Ungleichzeitigkeit der Musik. Damit bleibe
der utopische Gehalt letztlich dogmatisch gesetzt und unaufgeklart.

1923 ist ein kleines Vademekum in die Archaologie des westlichen Marxis-
mus - und ein theoretisches Bekenntnis. Stapelfeldt begreift den histori-
schen Materialismus als eine Philosophie der Praxis im doppelten Sinne.
Er ist die reflektierte Gestalt einer Praxis, die sich immer wieder neu im
Strudel der historischen Verdnderungen der industriellen Gesellschafts-
formation zurechtfinden muss. Er kann daher kein Dogma einer ewigen
Wahrheit und einer geschichtsresistenten Universaltheorie sein. Und er ist
praktische Gestalt einer Philosophie, die sich immer wieder neu den Ver-
anderungen der Welt stellen muss, denen sie selbst unterworfen ist. Jedes
kritische Denken muss daher radikal historisch und selbstkritisch sein.
Die analytische Prioritat dieses Materialismus bildet folgerichtig der ober-
flachliche Schein der Verhéltnisse. Stapelfeldt will den Schein als zentrales
Element des Alltagsverstandes markieren und ihn in aufklérerischer Absicht
als zweite Natur demaskieren. So ist es alles andere denn zuféllig, dass
er in seinem abschlieBenden Epilog den Konformismus einer bestimmten
Marx-Philologie attackiert. Die sog. Neue Marx-Lektire skizziert er als
neueste Variante eines dogmatisch-ungeschichtlichen Materialismus. In
der Beschworung des Wertes werde der historisch gewordene Kapitalis-
mus als letztglltige Gestalt des menschlichen Stoffwechsels verdinglicht.
Wenn sich die »verkehrte Welt« [Marx] im Fetisch-Charakter der Ware
grundlegend verkorpert, dann beschreibt dies fiir Stapelfeldt ein zwei-
faches Problem. Theoretisch ist der Fetisch im Bewusstwerden der rea-
len Verhaltnisse zu entzaubern. Die durchgehende Forderung lautet: Das,
was sich als natirlich, universell, alternativlos aufzwingt, muss die Kraft
des kritischen Gedankens in seinen geschichtlichen Existenzformen ent-
blattern. Die historisch-materialistische Denkungsweise st eine nie zu
beendende Aufklarung bewusstloser Zustande.



Das Argument 344 - Heft 1/2026

Philosophie 185

Praktisch wird die im Bewusstsein entfetischisierte Wirklichkeit aber erst,
ist sie durch eine andere Okonomie infrage gestellt, die dem blindwiitigen
Treiben der bewusstlosen Kapitalakkumulation ein Ende setzt. Jenseits
aller planwirtschaftlicher Logiken und abstrakter Formeln wie der »Ver-
gesellschaftung der Produktionsmittel« tritt das sozialistische Denken hier
immer noch auf der Stelle. Karl Korsch ist im Ubrigen einer der ersten, der
dieses Defizit in seinem schon 1912 veréffentlichtem Artikel »Die sozialis-
tische Formel fir die Organisation der Volkswirtschaft« tGiberdeutlich aus-
spricht. Es gibt kein sozialistisches Denken und Handeln, das der durch
die Kapitallogik bestimmten instrumentell-technischen Rationalitat tber-
zeugend Paroli bieten kann.

Stapelfeldts Arbeit der Entfetischisierung verwischt die Grenzen zwischen
diesen beiden Problemfeldern. Jede Ideologiekritik bleibt zahnlos, fehlt ihr
eine reale Transformationspraxis, die das Verstandene verwirklicht. Dies
so zu sagen, ist kein Argument gegen das hier vorgestellte Buch, aber
gegen eine Wirklichkeit, die sich einer tatsdchlichen Verdnderung ihrer zer-
storerischen Kraft heute mehr denn je verweigert.

Es bleibt die Frage: Warum 1923? Ist es nur ein zufélliges Zusammen-
treffen dreier Arbeiten, die in der Krise des orthodoxen Marxismus ihren
gemeinsamen Ausgangspunkt besitzen? Wohl kaum. 1923 ist der Hohe-
punkt einer revolutionédren Krise, die der Erste Weltkrieg herausgepresst
hat. Ein solcher Moment ist auch stets kairologisch aufgeladen. Je
umfassender die Krise die Alltagswelten durchdringt, um so dringender
das Bediirfnis nach innerweltlicher Erlésung. Dieser Augenblick schafft
Raum fiir die Kritik des Uberkommenen und eben fiir die Geburt einer
runderneuerten materialistischen Denkungsart, in der die Krafte der Sub-
jekte und die Totalitat ihrer Lebensformen neu taxiert werden.

1923 ist der Zenit eines kairologischen Moments. Nichts anderes sagen
Korsch, Lukacs und Bloch. Die Zeit ist reif fir die Wiederbelebung eines
kampferischen Materialismus, fiir die Akzentuierung von Subjektivitat und
Bewusstsein, fiir den Blick auf die utopischen Dimensionen der Befreiung.
Korsch, Lukacs und Bloch bestimmen die historischen Apriori neu, die ein
Denken des revolutiondren Aktes ermdglichen.

Dies ist also ein unzeitgeméafes Buch in vielerlei Hinsicht. Die Anzahl der
Menschen mit einem profunden materialistischen Weltwissen schwin-
det. Noch schmaler wird die Anzahl derer, die eine souverdne Kennt-
nis, der durch Marx und Engels inspirierten Theoriegeschichte besitzen.
1923 ist daher auch ein zukiinftiges Erinnerungsbuch an einen Typus von
Gelehrtheit, der solche Konstellationen denken kann. Am Ende dieser so
belesenen und voraussetzungsvollen Arbeit Uberkommt den Leser der
melancholische Gedanke, wie lange noch derartige Blicher geschrieben
werden kénnen.

Dabei ist nicht alles Gold, was glanzt. Es gibt auch Schattenseiten. So ver-
gibt der Gelehrte gerne Noten. Es wimmelt von »Verdiensten« (104, 140,
175] und »Schwachen« [104], sténdig wird »verkannt« [163] und »verfehlt«
[164]), oft regiert die »Selbsttauschung« [157]. Hinzu kommen nicht wenige
Redundanzen. Ein besseres Lektorat wére hier hilfreich gewesen. |hm
ware auch aufgefallen, dass die Lukdcs-Gesamtausgabe nicht mehr wie
behauptet [142] im Luchterhand-, sondern seit langem im Aisthesis Verlag
erscheint.

Auch versinkt der Gelehrte oft im eigenen Denken. Was heift: In gelehrten
Blichern fehlen oft die lebendigen Menschen. Erst sie verbiirgen durch ihre
gelebte Geschichte, ihre Haltung, ihren Mut und ihre Standhaftigkeit das



186

Philosophie

>Leben< der Ideen. Ohne diese Menschen bleiben die Ideen blasse Kons-
truktionen. Der Rezensent erinnerte sich beim Lesen von 1923 oft an das
Buch von Regina Scheer Bittere Brunnen. Hertha Gordon-Walcher und
der Traum von der Revolution [2023], die Lebensgeschichte einer unbeug-
samen Sozialistin. Man musste wohl beides zusammenbringen: das kon-
krete Leben der Menschen und die reflektierten Erfahrungen der Theorie.
Unmoglich? Vielleicht. So bleibt 1923 ein Buch fiir die Feinschmecker
eines dialektischen Denkens, die der Urszene des westlichen Marxismus
beiwohnen wollen.

Jaeggi, Rahel, Fortschritt und Regression, Suhrkamp, Berlin 2023 (248 S., geb., 28 €]

Rezensiert von Dr. Dr. [habil.] Matthias Mayer, apl. Prof. fiir Philosophie am Deutschen
Seminar der Philosophischen Fakultat der Universitat Tibingen, Leiter Ernst-Bloch-
Archiv Ludwigshafen, Autor von: Objekt-Subjekt. F. W. J. Schellings Naturphilosophie
als Beitrag zu einer Kritik der Verdinglichung, transcript 2014.

Es ist ebenso erfreulich wie notwendig, dass dem Fortschrittsbegriff wie-
der Aufmerksamkeit geschenkt wird — und zugleich sein Oppositionsterm,
die Regression, griindliche Reflexion erfahrt. Indem die Autorin »Ursachen
[.] und [..] GesetzmaBigkeiten gesellschaftlicher Transformationsprozesse
oder auch: sozialer Revolutionen« nachgeht, nimmt sie »ein Grundanliegen
der Kritischen Theorie« (16] auf. Sie konstatiert die »Unwiderstehlichkeit«
[22] des Fortschrittbegriffs, will diese jedoch weder aus ihrer heilsgeschicht-
lichen Herkunft [Lowith], noch aus der subjektiven Fantasie [Bloch] oder aus
psychologischer Dringlichkeit [Fromm) abgeleitet oder aktualisiert wissen.
Ernst Bloch beginnt sein Hauptwerk Das Prinzip Hoffnung [1959] mit der
nach Lenin zitierten Klage, dass der Sozialismus das Traumen verlernt habe
und ihm so der rechte Antrieb fehle. Jaeggi wirbt fir sozialen Fortschritt,
nimmt dem Leser aber zugleich das subjektive Wiinschen als Motiv - was
ein Widerspruch bleibt. Ohne ihn ungepriift zu Glbernehmen, verteidigt sie
den Fortschrittsbegriff gegen seine konservativen und antimodernen Kriti-
ker [vgl. 32). Zugleich sucht sie »gegenliber idealistischen, voluntaristischen
und normativistischen Verengungen ein smaterialistisches Moment«« [33 f.]
zurlickzugewinnen, da sozialer Fortschritt stets mit dem technischen und
moralischen »verschrankt« sei [114]. Obwohl eine der Geschichtsphiloso-
phie innewohnende »Entwicklungslogik« [28] leicht dazu verfiihre, jene
auszugrenzen, die sich noch nicht hinreichend »mitentwickelt« haben, gibt
sie folgendes zu bedenken: »Will man die Welt nicht nur so auffassen, >wie
sie ist¢, braucht man eine Narration, die die Widerspriiche und Krisen dieses
Wirklichen zusammen mit den Potenzialen seiner Veréanderung begreifbar
macht [...]. Keine Geschichtsphilosophie ist also auch keine Lésung.« [35]

Fortschrittc versteht die Autorin als »prozessual«, »nicht substanziell,
d.h. er »besteht nicht im Erreichen eines [..] vorab bestimmbaren Guts«
(39). »Gesellschaften haben kein Ziel, sie l16sen Probleme.« (43) Damit
bringt sie den Fortschrittsbegriff auf eine Sachebene, von der aus meta-
physische Riickgriffe nicht mehr moglich scheinen. Weiter will Jaeggi den
Fortschrittsbegriff negativ bestimmt wissen als »Fortschritt von« statt
als »Fortschritt zu« [55). Nach der Methode negativer Dialektik wird das
»Ausmalen« von Zielen derart vermieden (59], doch kommt sie so zu dem
Schluss, wir wiirden, »was der Fortschritt ist« erst verstehen, »wenn wir



