
D
as

 A
rg

um
en

t 3
44

 • 
H

ef
t 1

 / 
20

26
181Philosophie

Philosophie

Stapelfeldt, Gerhard, 1923, Edition Kritik, Hamburg 2024 (236 S., kt., 24 !)

Rezensiert von Prof. Dr. Ulrich Brieler, Honorarprofessor am Institut für Philosophie 
der Universität Leipzig, Autor von: Die Unerbittlichkeit der Historizität. Foucault als 
Historiker, Böhlau 1998.

Wir denken in revolutionsmüden Zeiten. Je dringlicher ein Bruch der glo-
balen Produktions- und Lebensweise, um so unwahrscheinlicher erscheint 
er. Die krisenerschütterten Verhältnisse erscheinen in ihrem Kern wie 
zementiert, auf lange Dauer unantastbar. Hilft uns hier ein Blick in das Jahr 
1923? Am Ende der revolutionären Nachkriegsperiode beginnt die Eule der 
Minerva des westlichen Marxismus zu fliegen. Die Zeitgenossen dachten 
im revolutionären Kairos, in Erwartung umstürzender Dinge.
Die Zahl der Bücher über das Jahr 1923 erscheint kaum überschaubar. 
Sie spiegeln einen Trend zu Jahresporträts, der zunehmend den histori-
schen Sachbuchmarkt prägt. Die Narrative dieser modernen Annalistik 
ähneln sich, ob bei Volker Ullrich: Deutschland 1923. Die Welt am Abgrund 
(2022), Peter Longerich: Außer Kontrolle. Deutschland 1923 (2022) oder 
Mark Jones: 1923. Ein deutsches Trauma (2022), um nur einige zu nennen. 
Die Schwerpunkte mit innen- oder außenpolitischer, alltags- oder kultur-
geschichtlicher Priorität variieren ebenso, wie die argumentative Matrix 
für die gängige Erinnerungskultur verdaulich bleibt: Die Redeweise von 
den extremistischen Polen dominiert, der Versailler Vertrag erscheint als 
Grundübel; die Weltkriegsschulden und die unbelehrbaren Franzosen mit 
ihrer Ruhr-Besetzung verhindern eine störungsfreie Entwicklung der Wei-
marer Republik; die Inflation und die kulturellen Avantgarden kommen zu 
Wort und in Ägypten wird 1923 das Grab des Tutanchamun entdeckt.
Allein Karl Heinrich Pohls Studie Sachsen 1923. Das linksrepublikanische 
Projekt – eine vertane Chance für die Demokratie? (2022) wirft einen fri-
schen Blick auf das turbulente Jahr und vermutet demokratische Poten-
tiale für eine soziale Republik, auf die die Reichsregierung mit dem 
Einmarsch der Reichswehr reagierte. Zu nennen sind in diesem Kontext 
auch die kaum wahrgenommenen beiden Bände des französischen His-
torikers Pierre Broué Die deutsche Revolution: 1917–1923 (2023/24), die 
beim kleinen Berliner Verlag Manifest erschienen sind.
Gerhard Stapelfeldts 1923 gewinnt in diesem Umfeld ein ganz eigenes Profil. 
Es ist das Buch eines materialistischen Gelehrten – mit all seinen Vorzügen 
und einigen seiner Handicaps. Die Studie entfaltet eine kleine materialisti-
sche Theoriegeschichte, deren gesellschaftsgeschichtliches Fundament in 
der Transformation des Konkurrenz- in den imperialistischen Kapitalismus 
und in der Katastrophe des Weltkriegs mit seinen tiefgreifenden Langzeit-
folgen liegt. Der Erste Weltkrieg erscheint als epochaler Einschnitt in der 
Geschichte des bürgerlichen Zeitalters. Die Epoche des Imperialismus, 
die der Verf. von 1873–1929 umreißt, eröffne eine neue historische Phase 
der Kapitalakkumulation mit einem innenpolitisch autoritären und außen-
politisch bellizistischen Staat. Der Kriegszustand dauere nach 1918 in den 
Verwerfungen von Welt und Seele fort und demontiere die Strukturen der 
ersten kapitalistischen Weltökonomie. V.a. aber, und dies ist die zentrale 



182 Philosophie

These des Buches, resultiere er in der »Selbstzerstörung der liberalen Ver-
standesaufklärung« (16) und der »Selbstzerstörung der dialektischen Ver-
nunftaufklärung« (18). Beginn und Ende des Ersten Weltkriegs markierten 
das »Ende des bürgerlichen Kosmopolitismus (und) das Ende der inter-
nationalen Solidarität der Arbeiter« (30).
1923 erscheinen drei Arbeiten, die auf dieses doppelte Debakel reagieren. 
Sie verbinde der Versuch der »Rekonstruktion einer Gesellschaftstheorie 
nach Marx in revolutionärer Absicht« (22): Karl Korschs Marxismus und 
Philosophie, Georg Lukács‘ Geschichte und Klassenbewußtsein und Ernst 
Blochs Geist der Utopie.
Wie ein Vorspiel zum Auftritt dieser drei Reformatoren erscheinen zunächst 
zwei Beiträge zu Lenin und Rosa Luxemburg. Lenin wird als »Robespierre 
der proletarischen Revolution (und) Wegbereiter Stalins« (47) vorgestellt. 
Wer einen von der Gewalt besessenen Lenin kennenlernen will, wird 
hier mit Zitaten gegen die »Kulaken« und die Feinde der Revolution reich 
beschenkt (62–65). Ob damit die politische Figur Lenin und die Dilemmata 
der Revolution in einem vorindustriellen Land erschöpfend behandelt 
sind, ist mehr als eine rhetorische Frage. Ist Lenin nur der Despot, als der 
er hier erscheint, der Parteiautokrat, der bekannte Vorläufer des großen 
Mörders des Volkes? Gibt es nicht auch den Lenin, der den Imperialismus, 
als »höchstes« und nicht als letztes Stadium des Kapitalismus analysiert, 
den Lenin als Kritiker des Parteiapparats, den Lenin als radikalen Staats-
theoretiker? Und wie ernst ist der flink hingeworfene Hinweis zu neh-
men, dass der russische Bürgerkrieg 10 oder 25 Millionen Tote gefordert 
hätte. (58) Etwas genauer hätte man es schon gern, von den moralischen 
Abgründen dieser Zahlen zu schweigen.
Stapelfeldt ist mehr am Philosophen als am Politiker Lenin interessiert. 
Denn dessen diktatorischer Anspruch erwachse der Fehlleistung einer 
»objektivistischen Theorie der Naturgesetze von Geschichte und Gesell-
schaft« (49). Die im Besitz der Wahrheit befindliche Avantgarde bedient 
die Naturgesetze einer technisch-ökonomischen Rationalität, um dem 
geschichtlichen Fortschritt gewaltsam Bahn zu brechen. En passant 
erscheint hier die bereits von Max Weber beobachtete Disziplinierung der 
Arbeiterbevölkerung durch den sozialdemokratischen Parteiapparat (19, 
41) als eine parallele Figur der Entmündigung.
Dieses Leninporträt lässt Rosa Luxemburg als aufgeklärte Gegenspielerin 
glänzen. Sie ist die frühe Kritikerin des Konzepts der Avantgardepartei, die 
aus ihrer Sicht einer Verallgemeinerung der halbfeudalen und polizeistaat-
lichen Verhältnisse Russlands das Wort redet. Diese Kritik finde sich nicht 
erst in der wohl bekanntesten Studie Luxemburgs Zur russischen Revo-
lution. Sie lässt sich bereits 1903 in ihren Kommentaren zur Spaltungs-
geschichte der russischen Sozialdemokratie finden. Stets verbinde sich 
aus Luxemburgs Sicht das Autoritäre der Politik mit dem Dogmatischen 
einer Theorie, die sich im Besitz einer überhistorischen Wahrheit wähnt 
und das Telos der Geschichte kennt.
Dieses Lob der Theoretikerin Luxemburgs für ein geschmeidiges, an den 
historischen Entwicklungen orientiertes und selbstkritisches Denken 
wird mit der Rüge der Politikerin Luxemburg kombiniert. Ihre Forderung 
einer »zentral gesteuerten Planwirtschaft in allen Sektoren« (88) sei eine 
bewusstlose Anpassung an die durch den Weltkrieg geschaffenen staats-
kapitalistischen Strukturen. Lenin und Luxemburg würden sich »in ihrer 
Fetischisierung der instrumentellen Rationalität« (100) wie ein Ei dem 
anderen ähneln.



D
as

 A
rg

um
en

t 3
44

 • 
H

ef
t 1

 / 
20

26
183Philosophie

Mit Karl Korsch taucht im dritten Essay die erste Figur auf, die auf die 
Krisensymptome der Marx-Orthodoxie in ihren leninistischen und sozial-
demokratischen Varianten reagiert. Korsch führt diese Redeweise in sei-
nen 7 Thesen zur Krise des Marxismus von 1931 ein. Marx-Orthodoxie 
heißt für Korsch: Geschichtslosigkeit und Fetischisierung der Verhält-
nisse. Die Verkehrung der materialistischen Denkungsart in eine »über-
geschichtliche Theorie« (102) führe im Ergebnis zu einer Reproduktion der 
gesellschaftlichen Bewusstlosigkeit. Bestimmend für Korschs Analyse ist 
die Kritik der Werttheorie. Während Marx über deren Fetisch aufklären 
wollte, wird er für die Marx-Orthodoxie zum »Idol« (Korsch) und zu einem 
»unwandelbaren, naturgesetzlichen Sein« (108 f.). Marxismus und Philo-
sophie benenne die philosophischen Grundlagen dieser Regression im sta-
tischen Verständnis der lebendigen Beziehung von Sein und Bewusstsein, 
von Praxis und Theorie. Verdinglichtes Sein und versteinerte Theorie bilden 
zwei Seiten einer Denkpraxis, die den Transformationen der Gesellschafts-
formation nicht gerecht werden können.
Korsch ziele auf eine »Selbstreflexion der kritischen Gesellschaftstheorie« 
(116), die ihre historischen Konstitutionsbedingungen ebenso in Rechnung 
stellen muss, wie die Einsicht, dass sich Ideologie nie bloß intellektuell 
aufheben lasse. Gerade im imperialistischen Kapitalismus sei die Form der 
»Bewusstlosigkeit der Verhältnisse absolut geworden« (118). Korschs Ver-
such, »den Marxismus nach Marx gesellschaftsgeschichtlich aufzuklären« 
(136), bleibe so aller Ehren wert, aber nur in Ansätzen entwickelt. Es fehle 
eine geschichtliche Rekonstruktion der marxschen Kritik der politischen 
Ökonomie wie eine historische Aufklärung über die Zerstörung der Ver-
nunft im imperialistischen Zeitalter.
Geschichte und Klassenbewußtsein von Georg Lukács teilt zahlreiche 
Elemente dieser korschschen Kritik. Auch bei Lukács stehe der Fetisch-
Charakter der Ware im Zentrum der Argumentation. Verdinglichung ist die 
Kategorie, die den neuen Umstand beschreibt, dass sich das Apriori der 
Ware auf den gesamten Gesellschaftskörper ausdehnt. Wie Korsch negiert 
Lukács die Widerspiegelungstheorie und favorisiert eine aktive Politik des 
Bewusstseins, in der die Selbsterkenntnis des Arbeiters als Humankapital 
zum grundlegenden ersten Schritt der sozialen Emanzipation wird. Und 
gegen den Tatsachenfetischismus, in dem alle positivistischen Denk-
modelle als Realpolitik verkümmern, erneuert er die materialistische Dia-
lektik als Totalitätsbetrachtung der gesellschaftlichen Tiefenstrukturen.
Stärker als Korsch denkt Lukács die Nachkriegsperiode als historischen 
Moment der Entscheidung. Die umfassende Krise schafft den Raum für 
einen weltgeschichtlichen Bruch, so wie sie unreflektiert die Bewusst-
losigkeit steigert. Hier gewinnt das Klassenbewusstsein des Proletariats 
seine ganze Bedeutung. Im Wissen um die eigene Verdinglichung erwächst 
die Kraft zum revolutionären Akt.
Stapelfeldt widmet dieser Aufwertung der revolutionären Subjektivität 
erstaunlich wenig Raum. Stattdessen wird der Krisentheoretiker Lukács 
streng dafür getadelt, die Logik der Revolution mit der Zusammenbruch-
stendenz des Kapitals, ja als »bewußte Verwirklichung der Kapitalteleo-
logie« (165) zu identifizieren. Darin liege »Lukács‘ Aporie« (158), den 
Sprung ins Reich der Freiheit in Verlängerung objektiver Geschichts-
gesetze zu denken. Diesem Verdikt fallen dann auch Lukács‘ Gedanken 
zur Organisationsfrage, seine Überlegungen zum lernenden Verhältnis von 
Basisaktivismus und politischer Führung, von Spontaneität und Disziplin 
zum Opfer. Lukács verfehle den »Prozess der Selbst- und Weltveränderung 



184 Philosophie

durch Überwindung verinnerlichter und äußerer Herrschaft« (170) durch 
eine unterstellte Apologie der Partei, die immer im Recht ist. Der Eintritt in 
das Reich der Freiheit sei aber nicht als Verlängerung einer bewusstlosen 
Geschichte bewusstloser Verhältnisse zu denken, sondern nur als Bruch 
mit ihr. Aber auf welche Kräfte kann dieser Bruch bauen?
Exakt hier kommt Ernst Bloch ins Spiel, dessen Geist der Utopie 1923 in 
zweiter Auflage erscheint. Bloch finde eine »utopisch das Bestehende 
transzendierende Potenz« (180) in der Kunst und insbesondere in der 
Musik. Im »Apriorisch-Utopischen der Musik« (193) bündeln sich Ele-
mente einer Kraft, die sich dem Technisch-Rationalen widersetzen. Sta-
pelfeldt beschreibt die alltagsphänomenologischen Exkursionen Blochs in 
die Seelenhaushalte der verwirrten Menschen mit übergroßer Sympathie. 
So hart wie er mit Korsch und Lukács verfährt, so weich zeichnet er Blochs 
Metaphysik der Musik und dessen Plädoyer für die utopische Heimat eines 
Noch-Nicht, das qua Bilderverbot bestenfalls erwartet werden kann: »Die 
Utopie ist das Unsagbare« (206). Und was bei Korsch und Lukács bekrittelt 
wird, die Möglichkeit einer anderen Zukunft, die in den Widersprüchen der 
Gegenwart ihre Grundlage besitzt, wird in Blochs metaphysischer Über-
höhung durchgewunken. Es ist die apokalyptische Krise des Nachkriegs, 
die eine Sehnsucht nach Erlösung hervorbringt: »Das Utopische Licht 
scheint, weil es dunkel ist wie nie zuvor.« (206)
Aber auch Bloch kommt nicht ungeschoren davon. Geist der Utopie sei zwar 
von »epochaler Bedeutung« (212) für den weltgeschichtlichen Krisenmoment 
der Nachkriegsgesellschaft. Allein es fehle eine gesellschaftsgeschichtliche 
Begründung für die behauptete Ungleichzeitigkeit der Musik. Damit bleibe 
der utopische Gehalt letztlich dogmatisch gesetzt und unaufgeklärt.
1923 ist ein kleines Vademekum in die Archäologie des westlichen Marxis-
mus – und ein theoretisches Bekenntnis. Stapelfeldt begreift den histori-
schen Materialismus als eine Philosophie der Praxis im doppelten Sinne. 
Er ist die reflektierte Gestalt einer Praxis, die sich immer wieder neu im 
Strudel der historischen Veränderungen der industriellen Gesellschafts-
formation zurechtfinden muss. Er kann daher kein Dogma einer ewigen 
Wahrheit und einer geschichtsresistenten Universaltheorie sein. Und er ist 
praktische Gestalt einer Philosophie, die sich immer wieder neu den Ver-
änderungen der Welt stellen muss, denen sie selbst unterworfen ist. Jedes 
kritische Denken muss daher radikal historisch und selbstkritisch sein.
Die analytische Priorität dieses Materialismus bildet folgerichtig der ober-
flächliche Schein der Verhältnisse. Stapelfeldt will den Schein als zentrales 
Element des Alltagsverstandes markieren und ihn in aufklärerischer Absicht 
als zweite Natur demaskieren. So ist es alles andere denn zufällig, dass 
er in seinem abschließenden Epilog den Konformismus einer bestimmten 
Marx-Philologie attackiert. Die sog. Neue Marx-Lektüre skizziert er als 
neueste Variante eines dogmatisch-ungeschichtlichen Materialismus. In 
der Beschwörung des Wertes werde der historisch gewordene Kapitalis-
mus als letztgültige Gestalt des menschlichen Stoffwechsels verdinglicht.
Wenn sich die »verkehrte Welt« (Marx) im Fetisch-Charakter der Ware 
grundlegend verkörpert, dann beschreibt dies für Stapelfeldt ein zwei-
faches Problem. Theoretisch ist der Fetisch im Bewusstwerden der rea-
len Verhältnisse zu entzaubern. Die durchgehende Forderung lautet: Das, 
was sich als natürlich, universell, alternativlos aufzwingt, muss die Kraft 
des kritischen Gedankens in seinen geschichtlichen Existenzformen ent-
blättern. Die historisch-materialistische Denkungsweise ›ist‹ eine nie zu 
beendende Aufklärung bewusstloser Zustände.



D
as

 A
rg

um
en

t 3
44

 • 
H

ef
t 1

 / 
20

26
185Philosophie

Praktisch wird die im Bewusstsein entfetischisierte Wirklichkeit aber erst, 
ist sie durch eine andere Ökonomie infrage gestellt, die dem blindwütigen 
Treiben der bewusstlosen Kapitalakkumulation ein Ende setzt. Jenseits 
aller planwirtschaftlicher Logiken und abstrakter Formeln wie der »Ver-
gesellschaftung der Produktionsmittel« tritt das sozialistische Denken hier 
immer noch auf der Stelle. Karl Korsch ist im Übrigen einer der ersten, der 
dieses Defizit in seinem schon 1912 veröffentlichtem Artikel »Die sozialis-
tische Formel für die Organisation der Volkswirtschaft« überdeutlich aus-
spricht. Es gibt kein sozialistisches Denken und Handeln, das der durch 
die Kapitallogik bestimmten instrumentell-technischen Rationalität über-
zeugend Paroli bieten kann.
Stapelfeldts Arbeit der Entfetischisierung verwischt die Grenzen zwischen 
diesen beiden Problemfeldern. Jede Ideologiekritik bleibt zahnlos, fehlt ihr 
eine reale Transformationspraxis, die das Verstandene verwirklicht. Dies 
so zu sagen, ist kein Argument gegen das hier vorgestellte Buch, aber 
gegen eine Wirklichkeit, die sich einer tatsächlichen Veränderung ihrer zer-
störerischen Kraft heute mehr denn je verweigert. 
Es bleibt die Frage: Warum 1923? Ist es nur ein zufälliges Zusammen-
treffen dreier Arbeiten, die in der Krise des orthodoxen Marxismus ihren 
gemeinsamen Ausgangspunkt besitzen? Wohl kaum. 1923 ist der Höhe-
punkt einer revolutionären Krise, die der Erste Weltkrieg herausgepresst 
hat. Ein solcher Moment ist auch stets kairologisch aufgeladen. Je 
umfassender die Krise die Alltagswelten durchdringt, um so dringender 
das Bedürfnis nach innerweltlicher Erlösung. Dieser Augenblick schafft 
Raum für die Kritik des Überkommenen und eben für die Geburt einer 
runderneuerten materialistischen Denkungsart, in der die Kräfte der Sub-
jekte und die Totalität ihrer Lebensformen neu taxiert werden.
1923 ist der Zenit eines kairologischen Moments. Nichts anderes sagen 
Korsch, Lukács und Bloch. Die Zeit ist reif für die Wiederbelebung eines 
kämpferischen Materialismus, für die Akzentuierung von Subjektivität und 
Bewusstsein, für den Blick auf die utopischen Dimensionen der Befreiung. 
Korsch, Lukács und Bloch bestimmen die historischen Apriori neu, die ein 
Denken des revolutionären Aktes ermöglichen.
Dies ist also ein unzeitgemäßes Buch in vielerlei Hinsicht. Die Anzahl der 
Menschen mit einem profunden materialistischen Weltwissen schwin-
det. Noch schmaler wird die Anzahl derer, die eine souveräne Kennt-
nis, der durch Marx und Engels inspirierten Theoriegeschichte besitzen. 
1923 ist daher auch ein zukünftiges Erinnerungsbuch an einen Typus von 
Gelehrtheit, der solche Konstellationen denken kann. Am Ende dieser so 
belesenen und voraussetzungsvollen Arbeit überkommt den Leser der 
melancholische Gedanke, wie lange noch derartige Bücher geschrieben 
werden können.
Dabei ist nicht alles Gold, was glänzt. Es gibt auch Schattenseiten. So ver-
gibt der Gelehrte gerne Noten. Es wimmelt von »Verdiensten« (104, 140, 
175) und »Schwächen« (104), ständig wird »verkannt« (163) und »verfehlt« 
(164), oft regiert die »Selbsttäuschung« (157). Hinzu kommen nicht wenige 
Redundanzen. Ein besseres Lektorat wäre hier hilfreich gewesen. Ihm 
wäre auch aufgefallen, dass die Lukács-Gesamtausgabe nicht mehr wie 
behauptet (142) im Luchterhand-, sondern seit langem im Aisthesis Verlag 
erscheint.
Auch versinkt der Gelehrte oft im eigenen Denken. Was heißt: In gelehrten 
Büchern fehlen oft die lebendigen Menschen. Erst sie verbürgen durch ihre 
gelebte Geschichte, ihre Haltung, ihren Mut und ihre Standhaftigkeit das 



186 Philosophie

›Leben‹ der Ideen. Ohne diese Menschen bleiben die Ideen blasse Kons-
truktionen. Der Rezensent erinnerte sich beim Lesen von 1923 oft an das 
Buch von Regina Scheer Bittere Brunnen. Hertha Gordon-Walcher und 
der Traum von der Revolution (2023), die Lebensgeschichte einer unbeug-
samen Sozialistin. Man müsste wohl beides zusammenbringen: das kon-
krete Leben der Menschen und die reflektierten Erfahrungen der Theorie. 
Unmöglich? Vielleicht. So bleibt 1923 ein Buch für die Feinschmecker 
eines dialektischen Denkens, die der Urszene des westlichen Marxismus 
beiwohnen wollen.

Jaei, Rahel, Fortschritt und Regression, Suhrkamp, Berlin 2023 (248 S., geb., 28 !)

Rezensiert von Dr. Dr. (habil.) Matthias Mayer, apl. Prof. für Philosophie am Deutschen 
Seminar der Philosophischen Fakultät der Universität Tübingen, Leiter Ernst-Bloch-
Archiv Ludwigshafen, Autor von: Objekt-Subjekt. F. W. J. Schellings Naturphilosophie 
als Beitrag zu einer Kritik der Verdinglichung, transcript 2014. 

Es ist ebenso erfreulich wie notwendig, dass dem Fortschrittsbegriff wie-
der Aufmerksamkeit geschenkt wird – und zugleich sein Oppositionsterm, 
die Regression, gründliche Reflexion erfährt. Indem die Autorin »Ursachen 
[…] und […] Gesetzmäßigkeiten gesellschaftlicher Transformationsprozesse 
oder auch: sozialer Revolutionen« nachgeht, nimmt sie »ein Grundanliegen 
der Kritischen Theorie« (16) auf. Sie konstatiert die »Unwiderstehlichkeit« 
(22) des Fortschrittbegriffs, will diese jedoch weder aus ihrer heilsgeschicht-
lichen Herkunft (Löwith), noch aus der subjektiven Fantasie (Bloch) oder aus 
psychologischer Dringlichkeit (Fromm) abgeleitet oder aktualisiert wissen. 
Ernst Bloch beginnt sein Hauptwerk Das Prinzip Hoffnung (1959) mit der 
nach Lenin zitierten Klage, dass der Sozialismus das Träumen verlernt habe 
und ihm so der rechte Antrieb fehle. Jaei wirbt für sozialen Fortschritt, 
nimmt dem Leser aber zugleich das subjektive Wünschen als Motiv – was 
ein Widerspruch bleibt. Ohne ihn ungeprüft zu übernehmen, verteidigt sie 
den Fortschrittsbegriff gegen seine konservativen und antimodernen Kriti-
ker (vgl. 32). Zugleich sucht sie »gegenüber idealistischen, voluntaristischen 
und normativistischen Verengungen ein ›materialistisches Moment‹« (33 f.) 
zurückzugewinnen, da sozialer Fortschritt stets mit dem technischen und 
moralischen »verschränkt« sei (114). Obwohl eine der Geschichtsphiloso-
phie innewohnende »Entwicklungslogik« (28) leicht dazu verführe, jene 
auszugrenzen, die sich noch nicht hinreichend »mitentwickelt« haben, gibt 
sie folgendes zu bedenken: »Will man die Welt nicht nur so auffassen, ›wie 
sie ist‹, braucht man eine Narration, die die Widersprüche und Krisen dieses 
Wirklichen zusammen mit den Potenzialen seiner Veränderung begreifbar 
macht […]. Keine Geschichtsphilosophie ist also auch keine Lösung.« (35) 
›Fortschritt‹ versteht die Autorin als »prozessual«, »nicht substanziell«, 
d.h. er »besteht nicht im Erreichen eines […] vorab bestimmbaren Guts« 
(39). »Gesellschaften haben kein Ziel, sie lösen Probleme.« (43) Damit 
bringt sie den Fortschrittsbegriff auf eine Sachebene, von der aus meta-
physische Rückgriffe nicht mehr möglich scheinen. Weiter will Jaei den 
Fortschrittsbegriff negativ bestimmt wissen als »Fortschritt von« statt 
als »Fortschritt zu« (55). Nach der Methode negativer Dialektik wird das 
»Ausmalen« von Zielen derart vermieden (59), doch kommt sie so zu dem 
Schluss, wir würden, »was der Fortschritt ist« erst verstehen, »wenn wir 


